
Vorwort der Herausgeberin

„Wer sind diese Leute? Ich möchte ihre Namen wissen. Alle!“ Der 
indonesische Polizist schaute grimmig auf das Grüppchen aus aus-
ländischen und indonesischen Historikern, das ich als Journalistin in 
Jakarta begleitete. Wir befanden uns vor einem Museum, nämlich der 
Residenz des damaligen Armeechefs Ahmad Yani, der 1965 gemein-
sam mit sechs weiteren ranghohen Militärs entführt und ermordet 
worden war. Damals schlug die Stunde für die Machtergreifung von 
General Suharto, der die Verantwortung für die Morde den Kommu-
nisten anlastete und alle linken Kräfte in einem Blutbad gigantischen 
Ausmaßes verfolgen ließ. 

Der Besuch im genannten Museum war Teil des Programms  
einer internationalen Historikerkonferenz in Jakarta, die sich mit der 
Aufarbeitung von 1965 beschäftigte. Sie fand 2011 statt, 13 Jahre nach 
Suhartos Sturz. Doch das Gebaren des Polizisten wirkte, als seien die 
Diktaturjahre noch nicht vergangen. Die Angst in den Augen des in-
donesischen Historikers, der unsere Gruppe führte und der mit vielen 
guten Worten versuchte, den staatlichen Ordnungshüter von unserer 
Harmlosigkeit zu überzeugen, ist mir nachhaltig in Erinnerung geblie-
ben.

Indonesien 1965ff.

Die grausamen Ereignisse von 1965 in Indonesien sind einer der 
größten Massenmorde des 20. Jahrhunderts und prägen das Land 
bis heute. Zu den Todeszahlen gibt es keine genauen Statistiken. 
Schätzungen reichen von 500.000 bis zu drei Millionen Todesopfern. 
Weitere hunderttausende Menschen wurden in Gefängnisse und Ar-
beitslager gesperrt, wo sie zum Teil mehr als zehn Jahre verbrachten, 
ohne dass ihnen je ein juristischer Prozess gemacht worden wäre. Der 
Gewaltausbruch vor 50 Jahren ging einher mit der systematischen 
Entmenschlichung der Opfer, die bis in die Gegenwart andauert. Der 
Titel dieses Buches „Indonesien 1965ff.“ verweist auf diese Kontinuität 
unter Bezug auf das „ff.“, wie es üblicherweise bei Quellenangaben 

7



geschieht, in denen Autoren sich auf mehrere aufeinanderfolgende 
Seiten beziehen. 

„Ein Spiel zwischen Opfer und Henker, makabre Dialektik: Eine 
Struktur der Demütigungen, die auf den internationalen Märkten 
beginnt und in der Wohnung jedes einzelnen endet.“ Diese Worte 
schrieb der uruguayische Journalist Eduardo Hughes Galeano in sei-
nem Buch „Die offenen Adern Lateinamerikas“ (Peter Hammer Ver-
lag, 1992) über die Folgen von Kolonialherrschaft und neokolonialer 
Interventionen. Die Entwicklung Indonesiens weist viele Parallelen 
zu lateinamerikanischen Ländern auf. 350 Jahre lang beherrschte die 
Kolonialmacht Holland gemeinsam mit der lokalen Aristokratie Indo-
nesien. Im Zweiten Weltkrieg zwang Japan von 1942-1945 dem Land 
sein faschistisches Regime auf. Der Ressourcenreichtum Indonesiens 
weckte auch nach Erlangung der Unabhängigkeit weiter die Begehr-
lichkeiten des Auslands. 

1965 vollzog sich ein regime change, der Ähnlichkeiten aufweist 
zu den Entwicklungen in Lateinamerika in den 1970er Jahren. Alle 
Kräfte, die einem pro-westlichen Wirtschaftskurs im Wege standen, 
wurden zerschlagen und die politische und ökonomische Landkarte 
neu gezeichnet, im Sinne und unter aktiver Mitarbeit führender Un-
ternehmensvertreter. US-Präsident Barack Obama, der als Kind meh-
rere Jahre in Jakarta verbrachte und dessen indonesischer Stiefvater 
in den Diensten einer amerikanischen Erdölfirma stand, erinnert sich 
in seiner Autobiografie (Ein amerikanischer Traum, dtv, 2009) an die 
Goldgräberstimmung, die nach 1965 in Jakarta herrschte. Seine Mutter 
habe keine Lust gehabt, „an Geschäftsessen teilzunehmen, bei denen 
amerikanische Geschäftsleute aus Texas und Louisiana Lolo [dem 
Stiefvater] auf die Schulter klopften und ihm erzählten, wen sie ge-
schmiert hätten, um an Offshore-Lizenzen zu kommen“, so Obama.

Suhartos sogenannte Neue Ordnung wurde auf der physischen 
und psychischen Zerstörung von Millionen von Menschen aufgebaut. 
Sie sollte Indonesien auf Jahrzehnte prägen. Jene „Verdächtigen“, die 
das Blutbad überlebten, wurden – oft für mehr als zehn Jahre und 
meist ohne juristischen Prozess – in Gefängnisse und Konzentra-
tionslager gesperrt. Dort waren sie Folter, systematischer Vergewal-
tigung, Zwangsarbeit und Hunger ausgesetzt. In Suhartos offizieller 
Geschichtsschreibung kamen die Opfer der Kommunistenverfolgung 
nur als Täter vor, als Gefahr, vor der Suharto die Nation bewahrt habe. 

Anett Keller

8



Der zum „Vater des Aufschwungs“ stilisierte und von westlichen 
Regierungen hofierte Suharto trat 1998 ab. 2008 wurde er mit einem 
Staatsbegräbnis zur letzten Ruhe gebettet. Das Erbe seiner Militär-
diktatur hat bis heute deutliche Spuren in Indonesien hinterlassen. 

Dennoch gilt es zu würdigen, dass vor allem in den ersten Jah-
ren der era reformasi, also der Zeit nach Suhartos Rücktritt, mit frei-
en Wahlen, mit Meinungs- und Versammlungsfreiheit Räume für ein 
neues politisches Klima geschaffen werden konnten. Diese ermög-
lichten es den Überlebenden, aber auch Aktivisten und Akademi-
kern, die sich der Aufarbeitung der Ereignisse von 1965-66 widmeten, 
mit alternativen Versionen zu Suhartos Geschichtsschreibung an die  
Öffentlichkeit zu treten. 

Monströse Verbrechen und internationale Ignoranz

Das immense Ausmaß der damals verübten Gewalt steht in einem 
starken Missverhältnis zum geringen Wissen, das im Ausland darü-
ber vorhanden ist. Immer wieder, wenn ich in Deutschland bei Vorträ-
gen über Indonesien und 1965 sprach, erlebte ich erstaunte Reaktionen 
und die Frage: „Warum wissen wir hier so wenig darüber?“ Eurozen-
trismus und die Medieninstrumentalisierung im Kalten Krieg haben 
dafür gesorgt, dass das, was 1965 in Indonesien geschah, hierzulande 
kaum bekannt ist. Mehr Wissen über die Vergangenheit könnte jedoch 
dazu führen, Indonesiens komplexe Probleme der Gegenwart, wie 
z.B. Armut aufgrund von Verteilungsungerechtigkeit, hemmungs-
lose Ausbeutung von Naturressourcen, Korruption, paternalistische 
Strukturen, soziale Konflikte und die Politisierung von Religion, bes-
ser zu verstehen. Für den heutigen Zustand Indonesiens wurden 1965 
die Weichen gestellt. 

Neben der bereits beschriebenen Diskrepanz zwischen dem gro-
ßen Ausmaß des Geschehens und dem geringen allgemeinem Wissen 
darüber ist eine weitere festzustellen – vor allem bei westlichen Wis-
senschaftlern und Journalisten, die sich eingehender mit Indonesien 
und 1965 beschäftigt haben. Angesichts der Tatsache, dass der indo-
nesische Staat sich für die Aufarbeitung der Vergangenheit nicht allzu 
stark macht, wird in der „Außensicht“ oft so getan, als gäbe es im Land 
überhaupt keine Beschäftigung mit der Vergangenheit. Schilderungen 
dieser Art negieren die vielseitigen und sehr kreativen Bemühungen 

9

Vorwort



um Aufklärung und Aufarbeitung, die ich während der letzten Jahre 
in der indonesischen Zivilgesellschaft erlebt habe. 	

Dieses Buch, in dem ausschließlich indonesische Autorinnen und 
Autoren zu Wort kommen, soll diesbezüglich eine Lücke schließen 
helfen. Es soll Ihnen als Lesern einen Zugang ermöglichen zu bislang 
verschlossenen Quellen. Aus verschiedenen Perspektiven nähern wir 
uns den Ereignissen an: in Protokollen der Überlebenden, in wissen-
schaftlichen Beiträgen und in Profilen von Organisationen, die sich 
der Aufarbeitung verschrieben haben. Wie die Vergangenheit die 
Gegenwart prägt, das spiegeln auch die Werke zeitgenössischer in-
donesischer Künstler zum Thema 1965, von denen eine Auswahl hier 
vorgestellt wird. Um den Werken selbst möglichst viel Raum zu ge-
ben, sind Informationen zu Titeln und Künstlern in einem Verzeichnis 
am Ende des Buches zusammengestellt. 

Zum Inhalt des Buches

Für Leser mit wenigen Vorkenntnissen zu Indonesien mag es hilfreich 
sein, die Lektüre mit den wissenschaftlichen Beiträgen zu beginnen. 
Einführend empfohlen sei der Beitrag „Indonesien – Schauplatz des 
Kalten Krieges“ von Baskara T. Wardaya SJ. Der Historiker Baskara1 
schildert darin die Ereignisse von 1965 vor dem Hintergrund der außen-
politischen und innenpolitischen Konstellation Indonesiens in den 
frühen 1960er Jahren. Baskara führt weiterhin aus, wie nach 1965 die 
politische und wirtschaftliche Landkarte neu gezeichnet wurde. 

Stanley Adi Prasetyo hat als Mitglied der Nationalen Men-
schenrechtskommission Komnas HAM an den vorgerichtlichen Unter- 
suchungen zu 1965 teilgenommen. Der 2012 veröffentlichte Komnas-
HAM-Bericht wirft dem indonesischen Staat schwere Menschenrechts-
verletzungen vor und fordert eine umfassende juristische Aufarbeitung 
– bislang leider erfolglos. Stanley zitiert in seinem Beitrag Befunde des 
Berichts und nennt verantwortliche Kreise. Deutlich wird auch, wie das 
politische Klima der Gegenwart den Umgang mit der Vergangenheit 
blockiert. 

1	 In vielen Regionen Indonesiens wird nicht in Vor- und Familienname unter-
schieden, viele Javaner haben sogar nur einen Namen. Die Bezugnahme findet 
daher üblicherweise auf den ersten Namen statt. 

Anett Keller

10



Der Historiker Hilmar Farid beschreibt anschaulich die Schritte 
zur Etablierung der Neuen Ordnung, die Parallelen zu anderen Dik-
taturen aufweisen: ein Schock, danach die Angst, dann ein Sicher-
heitsgarant für die Ängstlichen. Was folgte, war die Entpolitisierung 
der Bevölkerung durch Gewalt und Überwachung bei gleichzeitiger 
Verpflichtung auf Wirtschaftswachstum und Selbstberuhigung durch 
Konsumismus. 

Wijaya Herlambang analysiert die Methoden der Propaganda, 
mit der das Suharto-Regime der Bevölkerung seine Geschichtsversion 
aufoktroyierte. Am Beispiel Film schildert Herlambang eindrücklich, 
wieso die Suharto-Narration mehr als 15 Jahre nach dessen Rücktritt 
das historische Verständnis der meisten Indonesier noch immer do-
miniert.

Wie die Ereignisse von 1965 und ihre Auswirkungen bis in die Ge-
genwart literarisch verarbeitet werden, beschreibt der Literaturwis-
senschaftler Kiswondo. Er macht uns bekannt mit einer Auswahl an 
Werken, die während Suhartos Neuer Ordnung geschrieben wurden, 
wie auch mit solchen, die in der era reformasi erschienen sind, und 
zeigt Kontinuitäten und Brüche im Geschichtsbild auf. 

In Gestalt der Organisation Gerwani hatte Indonesien in den 1950er 
und frühen 1960er Jahren eine progressive linke Frauenbewegung, die 
Analphabetismus und Polygamie bekämpfte, Kindergärten aufbaute 
und international äußerst gut vernetzt war. Die Historikerin I Gusti 
Agung Ayu Ratih zeigt auf, wie viel des heutigen Paternalismus in 
Indonesien mit der Zerstörung sowohl von Gerwani als Bewegung als 
auch des durch sie vermittelten emanzipierten Frauenbildes zu tun 
hat. „Wir alle sind Opfer von 1965“, konstatiert die Autorin und fordert 
eine Demilitarisierung der Geschichte.

Weibliche Erfahrungen stehen auch im Zentrum des Syarikat- 
Projektes, in dessen Rahmen sich Töchter von Opfern und Tätern be-
gegnet sind. Der Historiker Budiawan beschreibt, wie stark diese Be-
gegnungen den Erfahrungshorizont der Beteiligten erweitert haben 
– und wie schwer zuweilen die Rückkehr in das soziale Umfeld der 
Frauen war, wo die Grenzen des Geschichtsverständnisses unverän-
dert geblieben waren. 

Was die Opfer der Massengewalt uns in ihren Protokollen berich-
ten, gibt Aufschluss darüber, wie brutal Militärs, Milizen und zivile 
Mitläufer ihre politischen Gegner verfolgten. Fünf Überlebende der 
Massaker sowie ein Vertreter der „zweiten Generation“ erzählen vom 

11

Vorwort



Ausmaß der Gewalt und von der bis heute andauernden Stigmatisie-
rung der Opfer. Drei Frauen legen Zeugnis ab von der Brutalität der 
systematischen sexuellen Gewalt, mit der gegen weibliche Häftlinge 
vorgegangen wurde. Die physische und psychische Zerstörung hat-
te oft auch nach ihrer Freilassung kein Ende. Einige wurden danach 
weiter zur Prostitution gezwungen. Familien und Nachbarn schlossen 
die eks tapol, die ehemaligen politischen Häftlinge, häufig aus ihren 
sozialen Strukturen aus. 

Maryati, Lehrerin und Aktivistin bei der Frauenorganisation Ger-
wani in Zentraljava, hat 13 Jahre hinter Gittern verbracht. Sie wurde 
gefoltert und an verschiedenen Orten immer wieder vergewaltigt. Als 
sie schließlich ins Frauenlager Plantungan gebracht wurde, kam ihr 
das trotz fortgesetzter Haft und Zwangsarbeit fast wie eine Erleichte-
rung vor. 

Suparti, die sich in Ostjava bei der Bauernfront engagiert hatte, 
wurde nach ihrer Verhaftung ebenfalls Opfer systematischer sexuel-
ler Gewalt. Soldaten gruben sie schließlich bis zum Hals im Wald ein, 
um Informationen von ihr zu erpressen. Die Familie eines armen Ta-
gelöhners rettete ihr das Leben. 

Die Tänzerin Darmi, deren Ehemann und Schwiegereltern vor ih-
ren Augen brutal ermordet wurden und die ebenfalls Haft, Folter und 
Vergewaltigung erlebte, erzählt von den grausamen Ereignissen vor 
dem lokalen Hintergrund auf Bali. Auf der Insel, die heute als Urlaubs-
paradies berühmt ist, wurden während der Kommunistenverfolgung 
rund 100.000 Menschen umgebracht.

Der Journalist Oei Hiem Hwie schildert die Lebensrealität der 
sino-indonesischen Minderheit auf Java und die aufgeheizte Stim-
mung, die zwischen den politischen Lagern bereits vor 1965 herrschte. 
Seinen Aufzeichnungen entnehmen wir, welchen Einfluss die politi-
schen Veränderungen der 1950er Jahre in China auf Indonesien hatten. 
Oei verbrachte 13 Jahre in Haft, acht davon auf der Gefangeneninsel 
Buru gemeinsam mit Indonesiens bekanntestem Schriftsteller Pramoe- 
dya Ananta Toer. 

Bibit, ein Bauer aus der zentraljavanischen Stadt Solo, wurde vom 
Gejagten zum Jäger. Um zu überleben, schloss sich der Kommunist 
einer paramilitärischen Einheit an, die Kommunisten jagte. Seine 
Erfahrungen zeigen, dass die Grenzen zwischen Tätern und Opfern 
fließend sein können und machen schlichte moralische Urteile un-
möglich. 

Anett Keller

12



Anwar Naba aus Sulawesi gehört zur „zweiten Generation“ der 
Opfer und erzählt von der geistigen Sippenhaft für die Verwandten 
von (vermeintlichen) Linken. Denn die staatlich verordnete Stigmati-
sierung (Kommunist = Verräter und Aufständler) traf nicht nur Ein-
zelpersonen, sondern ganze Familien oder sogar Dörfer. 

Essentiell für die Aufarbeitung dieser Verbrechen sind die vielen 
lokalen Initiativen, die mit akribischen Recherchen versuchen, Licht 
ins Dunkel der Vergangenheit zu bringen. Sechs von ihnen stellen 
sich in diesem Buch selbst vor. Die 1999 von Überlebenden gegründete 
Stiftung zur Forschung zu den Opfern der Morde von 1965/66 (YPKP 
65) hat inzwischen mit ihren über 200 Zweigstellen im ganzen Land 
zahlreiche Fälle der Massengewalt dokumentiert. Unermüdlich macht 
YPKP auf das erlittene Unrecht aufmerksam und kämpft für eine um-
fassende Aufarbeitung sowie die Rehabilitierung der Opfer. 

Auch die Rechtshilfeorganisation LPH YAPHI im zentraljavani-
schen Solo hat sich seit 2005 der Stärkung und Konsolidierung der 
Opfergruppen von 1965 verschrieben. LPH YAPHI hat ebenfalls zahl-
reiche Fälle dokumentiert und Orte mit Massengräbern ausfindig ge-
macht. 

Das Institut für kreative Menschlichkeit (LKK), das 2005 von Über-
lebenden, Künstlern und Menschenrechtlern gegründet wurde, hat 
seine Recherchen zu den Opfern von 1965 in vielen beeindruckenden 
Dokumentarfilmen und Büchern der Öffentlichkeit zugänglich ge-
macht. 

Mit dem im Jahr 2003 gegründeten Institut für die Sozialgeschichte 
Indonesiens (ISSI) schufen junge Historiker einen Ort der alternati-
ven Geschichtsschreibung. Das ISSI beherbergt eine Bibliothek und 
ein Tonarchiv. Wissenschaftler des ISSI haben mehrere Publikationen 
zu 1965 veröffentlicht und mischen sich aktiv in die Debatte um den 
Geschichtsunterricht an indonesischen Schulen ein. 

Dass Geschichte vor der eigenen Haustür beginnt, zeigen die Ak-
tivitäten der Gruppe Komunitas Taman 65 (Gemeinschaft des 65er-
Gartens) auf der Insel Bali. Vertreter der Enkelgeneration wollten das 
ergründen, worüber ihre Familienmitglieder hartnäckig schwiegen. 
Heute ist der „65er-Garten“, den die Jungen zum Gedenken an ihre 
ermordeten Angehörigen anlegten, sowohl ein Ort der Erinnerung an 
die Vergangenheit als auch ein Treffpunkt für Diskussionen über Balis 
Probleme der Gegenwart. 

13

Vorwort



SKP-HAM aus Palu (Sulawesi) hat Daten und Erzählungen von 
über 1.000 Opfern der Gewalt von 1965 zusammengetragen und be-
harrlich bei den lokalen Behörden um ihre Anerkennung gekämpft. 
Das Beispiel von SKP-HAM zeigt, wie die Zusammenarbeit zwischen 
staatlichen Institutionen und zivilgesellschaftlichen Gruppen auf lo-
kaler Ebene Früchte tragen kann. In Palu entschuldigte sich nach jah-
relanger Überzeugungsarbeit durch SKP-HAM der Bürgermeister, der 
1965 zu den Tätern gehört hatte, öffentlich bei den Opfern. 

Der Kampf gegen das Schweigen der Mehrheit

Die hier versammelten Profile von zivilgesellschaftlichen Akteuren 
zeigen, mit welchem Mut und mit welcher Unermüdlichkeit die Betei-
ligten sich engagieren. Zum Teil gehen sie dafür ein hohes persönliches 
Risiko ein, da antikommunistische Ressentiments in weiten Teilen der 
Bevölkerung noch immer an der Tagesordnung sind und ein Eintre-
ten für die Opfer oft mit pro-kommunistischer Aktivität gleichgesetzt 
wird. Immer wieder kommt es zu gewaltsamen Übergriffen gegen 
Überlebende von 1965. Die Sisyphusarbeit der hier vorgestellten und 
vieler weiterer Organisationen ist angesichts des Alters der Opfer und 
Täter ein Wettlauf mit der Zeit. Die Überlebenden und Aktivisten füh-
ren ihn gegen eine schweigende Mehrheit und mit sehr begrenzten 
Mitteln. 

Wer sich selbst der Betrachtung dessen aussetzt, was mörderische, 
von Menschen gemachte Systeme aus Menschen machen, kommt 
unweigerlich an einen Punkt, wo die eigene Lebensrealität befragt, 
vielleicht sogar infrage gestellt wird. Dieser Prozess ist unbequem, 
er bedeutet das Verlassen der Komfortzone, das Aufgeben gewohn-
ter Sicherheiten. Es ist das Verdienst der indonesischen Überlebenden, 
Aktivisten und Akademiker, dass sie sich mit der mehrheitsfähigen 
Behaglichkeit nicht abfinden wollen. Das verdient unseren Respekt 
und unsere Unterstützung. Verglichen mit Aufarbeitungsprozessen 
in Lateinamerika, wo viele Parallelen bestehen, was die Entfesselung 
von Gewalt und die Rolle vor allem der USA dabei angeht, hat Indone-
sien bislang wenig Aufmerksamkeit von der deutschen Öffentlichkeit 
erfahren. Warum? Dem Puzzle fehlen – auch hierzulande – noch viele 
Teilchen. 

Anett Keller

14



Ich habe im Verlauf meiner Recherchen viele Frauen und Män-
ner kennengelernt, die es geschafft haben, ihre Würde zu bewah-
ren, obwohl sie jahrzehntelang wie Aussätzige behandelt wurden. 
Die Begegnungen mit diesen Menschen, die versuchen, die Tabus 
der Suharto-Zeit zu brechen, haben mich zu diesem Buch inspiriert. 
Der Entstehungsprozess dessen, was Sie jetzt in den Händen halten, 
war eine mehr als zweijährige, äußerst intensive Reise in menschli-
che Abgründe ebenso wie in menschliche Solidarität. Die Journalistin 
Charlotte Wiedemann hat mir mit ihrem Buch „Vom Versuch, nicht 
weiß zu schreiben“ (Papyrossa, 2014) aus dem Herzen gesprochen. 
Sie fordert – angesichts der geistigen Enge, der unser eurozentrierter  
Medienblick entspringt und die er zementiert, – einen Journalismus, 
„der seine Aufgabe neu bestimmt als eine hochwertige und gesell-
schaftlich nützliche Tätigkeit auf der Höhe des 21. Jahrhunderts“ und 
der hilft, „die Welt so mehrdeutig zu zeigen, wie sie meistens ist“. 

Es sind ähnliche Überlegungen, die mich schließlich zu der Ent-
scheidung geführt haben, dieses Buch nicht selbst zu schreiben. Es 
war ein langer Prozess, und es war aus meiner gewohnten Sicht als  
Autorin ein schmerzlicher Prozess, weil ich von der anfangs geplanten 
Publikation eigener Recherchen wieder Abstand nahm. Zugleich habe 
ich mich als Herausgeberin, Redakteurin und Übersetzerin auf eine 
Erfahrungsreise gemacht, die mich sehr bereichert hat. Eine Brücke zu 
bauen zu indonesischen Überlebenden, Aktivisten und Akademikern 
hat es ermöglicht, Räume zu öffnen, die den deutschsprachigen Lesern 
und Leserinnen sonst verschlossen geblieben wären. Es ist dieser An-
spruch des „Brückenbauens“, der die Südostasien-Informationsstelle, 
für die ich „Indonesien 1965ff.“ herausgebe, seit mehr als drei Jahr-
zehnten auszeichnet. Er gilt ebenso für das Goethe-Institut Jakarta 
und die Stiftung Umverteilen, die diese Publikation mit finanziellen 
Mitteln unterstützt haben und bei denen ich mich dafür herzlich be-
danken möchte. 

In tiefer Dankbarkeit verbunden fühle ich mich all jenen, die – sei 
es mit eigenen Beiträgen im Buch, sei es in Gesprächen vor und wäh-
rend dessen Entstehung, mit Hinweisen, mit Kritik – zu diesem Buch 
beigetragen haben. Dass ich an dieser Stelle keine Namen aufzähle, 
hat zwei Gründe. Erstens: Ich verspüre beim Lesen von Danksagun-
gen manchmal ein gewisses Unbehagen angesichts des name dropping, 
zu dem sie zuweilen geraten. Und Zweitens: Ich wüsste bei der Dank-

15

Vorwort



sagung für dieses Buch nicht, wo ich anfangen und wo ich aufhören 
sollte. Denn während der letzten Jahre in Indonesien haben unzählige 
Gespräche „auf der Straße“ meinen Blickwinkel mindestens ebenso 
geweitet wie wissenschaftliche Diskussionen. Und Menschen, die in-
haltlich mit dem Thema des Buches überhaupt nicht vertraut waren,  
haben mich ebenso in seinem Entstehungsprozess hilfreich begleitet 
wie Experten. Ihnen allen gilt mein Dank gleichermaßen. 

Bremen, im Mai 2015
Anett Keller

Anett Keller hat in Leipzig und Yogyakarta Journalistik, Politikwissen-
schaft und Indonesisch studiert. Während der letzten Jahre lebte sie in 
Indonesien und berichtete von dort als freie Journalistin. Sie ist Vorstands-
mitglied der Südostasien-Informationsstelle (http://www.asienhaus.de/
soainfo/). 

Anett Keller

16


